
LHG

¿E
l m

ejo
r d

e l
os

 ti
em

po
s?

Ál
va

ro
 d

el
 C

as
ta

ño
 V

il
la

nu
ev

a

38

LHG

¿El mejor de los tiempos?
El puente hacia
lo desconocido

Álvaro del Castaño 
Villanueva

ensayo



¿El mejor de los tiempos?

colección de ensayo

La Huerta Grande





Álvaro del Castaño Villanueva

¿El mejor de los tiempos?
El puente hacia lo desconocido

2026



© De los textos: Álvaro del Castaño Villanueva

Madrid, febrero 2026

EDITA:	 La Huerta Grande Editorial

	 Serrano, 6. 28001 Madrid

	 www.lahuertagrande.com

Reservados todos los derechos de esta edición

ISBN: 978-84-18657-90-0

D. L.: M-15004-2025

Diseño cubierta: Editorial La Huerta Grande según idea original de Tresbien 
Comunicación

Imprime: Gracel Asociados, C. Valgrande, 15. 28108 Alcobendas, Madrid

Impreso en España/Printed in Spain



índice

¿El mejor de los tiempos?

Prólogo de Nicolás Franco Cerame: La inteligencia es el 
instrumento del ser humano	 13

Prólogo de Fernando Rodríguez Lafuente: En el centro    
del laberinto	 17

  1  El puente a lo desconocido	 25

  2  El final del Siglo xx y de la era globalizadora	 31

  3  Del imperio global a los poderes regionales	 41

  4  La Inteligencia Artificial (IA)	 57

  5  El debilitamiento de las democracias	 71

  6  El Homo Deus	 83

  7  Espiritualidad, IA y cambios políticos en el siglo xxi	 93

  8  Quo vadimus, care munde?	 105

Bibliografía recomendada	 121





9

A mis hijos, Álvaro, Nicolás y Pepe, 
y a Mateo, siempre presente.

Este ensayo intenta demostrar que el futuro no se de-
cide solo por la tecnología que inventamos, sino por 
la voluntad con la que la usamos y por la perspectiva 
espiritual con la que lo afrontamos. Viviréis tiempos de 
enorme oportunidad y profunda incertidumbre, donde 
pensar con capacidad crítica y actuar en consecuencia 
os definirá como seres humanos. Ojalá estas páginas 
os acompañen a haceros las preguntas correctas y a no 
perder de vista lo esencial. 
  Mateo nos enseñó que el sentido de la vida no se 
mide en tiempo, sino en significado.





11

«La mera formulación de un problema es muchas veces 
más importante que su solución, que puede ser mera-
mente una cuestión de habilidad matemática o experi-
mental. Plantear nuevas cuestiones, nuevas posibilida-
des, considerar viejos problemas desde un nuevo ángulo, 
todo ello requiere de una imaginación creadora y marca 
los progresos reales de la ciencia»

The Evolution of  Physics, Albert Einstein y Leopold Infeld

«If  we open a quarrel between past and present, we shall find that 
we have lost the future»

Winston Churchill en la Cámara de los Comunes (1940)

«La ciencia no sólo es compatible con la espiritualidad, 
sino que es una fuente de espiritualidad profunda. Cuan-
do reconocemos nuestro lugar en una inmensidad de 
años luz y en el paso de las eras, cuando captamos la com-
plicación, belleza y sutileza de la vida, la elevación de este 
sentimiento, la sensación combinada de regocijo y humil-
dad es sin duda espiritual. Así son nuestras emociones en 
presencia del gran arte, la música o la literatura, o ante los 
actos de altruismo y valentía ejemplar como los de Mo-
handas Gandhi o Martin Luther King Jr. La idea de que 
la ciencia y la espiritualidad se excluyen mutuamente de 
algún modo presta un flaco favor a ambas»

El mundo y sus demonios, Carl Sagan





13

la inteligencia es el instrumento 
del ser humano

Cuando era joven, recuerdo haber pasado horas ob-
servando a los animales. Mi fascinación no era la de 
un naturalista, sino la de alguien que intuía que en esa 
observación se escondía una pregunta fundamental: 
¿qué nos hace diferentes? No era la fuerza, que clara-
mente poseían muchos de ellos en mayor medida que 
nosotros. No era la velocidad. No era la resistencia. 
Era algo más inefable, más peligroso incluso: era la 
capacidad de preguntarse. Era la inteligencia.

A lo largo de la historia, hemos domesticado a 
los animales, hemos construido civilizaciones, hemos 
viajado a la luna, hemos escrito sinfonías que hacen 
llorar. Todo ello no porque tuviéramos garras más 
filosas o dientes más afilados, sino porque teníamos 
algo que ninguna otra especie posee en el grado en 
que nosotros lo hacemos: la capacidad de razonar, de 
reflexionar, de imaginar lo que no existe y de materia-
lizarlo. La inteligencia no es simplemente el procesa-
miento de información, es la capacidad de trascender 



14

lo inmediato, de cuestionarse, de crear significado. 
Eso es lo que nos distingue.

Cuando Álvaro del Castaño me pidió que escri-
biera este prólogo, sabía que no podría eludir esta 
pregunta de fondo. Porque en los tiempos que vivi-
mos, en plena revolución de la inteligencia artificial, 
esa cuestión que obsesionó a los filósofos desde la 
Antigüedad ha dejado de ser teorética para convertir-
se en algo urgente, casi desesperado. Si creamos má-
quinas capaces de pensar como nosotros, ¿qué nos 
queda? ¿Qué nos define entonces?

He llegado a una conclusión, después de reflexio-
nar sobre los trabajos y las teorías más recientes en 
inteligencia artificial. Hoy por hoy, no poseemos 
modelos de razonamiento verdadero. Los sistemas 
que llamamos «inteligencia artificial» son extraor-
dinarios en lo que hacen: procesan información a 
velocidades inimaginables, reconocen patrones, ge-
neran textos que parecen coherentes, toman deci-
siones basadas en datos. Pero les falta algo crucial: 
la comprensión genuina, la capacidad de razonar 
desde principios primeros, de hacer saltos creativos 
e inesperados que solo emergen cuando una mente 
reflexiona en libertad. La IA actual es formidable en 
la imitación, en la extrapolación, en la optimización. 
Pero el verdadero razonamiento —ese acto miste-
rioso en el que el ser humano se cuestiona, duda, 
arriesga una idea que podría ser completamente 
equivocada pero que abre un nuevo camino— eso 
aún está fuera del alcance de cualquier máquina que 
hayamos construido.



15

Y sin embargo, esa ausencia no nos debe tranquili-
zar completamente. Porque la trayectoria es clara. Año 
tras año, vemos a estos sistemas acercarse más a capa-
cidades que creíamos exclusivamente humanas. La pre-
gunta no es si alcanzaremos una Inteligencia Artificial 
General (AGI), sino cuándo. Y aquí entra mi verdadera 
convicción: nos llevará mucho, mucho más tiempo de 
lo que los optimistas tecnológicos quisieran admitir. 
Décadas. Posiblemente siglos. Quizás yo no viviré para 
verlo. Ni probablemente tú tampoco, amigo lector.

Esa realidad, esa lentitud inherente a la verdade-
ra inteligencia, es en cierto modo reconfortante. No 
porque nos evite el problema —porque el problema 
seguirá ahí, acechando, generación tras generación—
sino porque nos da tiempo. Tiempo para reflexionar. 
Tiempo para prepararnos. Tiempo para decidir quié-
nes queremos ser en relación con las máquinas que 
construimos.

Álvaro del Castaño ha escrito un libro extraordi-
nario que navega estos temas con rigor intelectual y, 
sobre todo, con una honestidad que es rara en estos 
días. Lee con atención, amigo lector, sus análisis so-
bre cómo los regímenes autocráticos se aprovechan 
de la tecnología, cómo la democracia se tambalea 
bajo el peso de sus propias contradicciones, cómo la 
IA podría amplificar nuestras peores tendencias. Lee 
cómo señala el peligro real de que una minoría tecno-
lógicamente mejorada controle a la mayoría, creando 
una desigualdad sin precedentes.

Pero lo que más aprecio de este trabajo —y lo 
que quiero enfatizar en este prólogo— es que Álvaro 



16

del Castaño tiene el coraje intelectual de plantear lo 
que muchos en el mundo tecnológico contemporá-
neo evitan decir: que sin espiritualidad, sin un sentido 
profundo de lo sagrado, sin reconocer que hay cosas 
en la vida que no pueden ser reducidas a eficiencia y 
datos, estaremos inevitablemente perdidos.

No hablo de religión en el sentido dogmático. 
Hablo de algo más amplio: de la capacidad humana 
de conectar con lo trascendente, de reconocer que 
nuestras vidas tienen un significado que va más allá 
de lo que podemos medir y cuantificar. En un mundo 
donde la IA puede predecir nuestras acciones, don-
de los algoritmos pueden manipular nuestros deseos, 
donde la tecnología amenaza con colonizar cada rin-
cón de nuestra existencia, la espiritualidad no es un 
lujo. Es una necesidad.

La espiritualidad es lo que permite que un ser 
humano se levante por la mañana y encuentre sig-
nificado en sus acciones, incluso cuando sabe que 
podría ser reemplazado por una máquina. Es lo 
que permitió a Víctor Frankl encontrar sentido in-
cluso en los campos de concentración. Es lo que 
impulsa a los padres a sacrificarse por sus hijos, 
a los artistas a crear obras que nunca serán «efi-
cientes» en términos económicos, a los científicos a 
perseguir la verdad sin importar si eso les llevará a 
la riqueza. Sin eso, sin esa dimensión espiritual que 
nos recuerda que somos más que cuerpos y men-
tes, que somos portadores de significado, corremos 
el riesgo de convertirnos en la propia máquina que 
hemos creado.




